
Gesù e le donne
13 Dicembre 2015

Non c’è nessuna motivazione biblica e storica per ritenere le donne inferiori agli
uomini, nemmeno nel ministero della predicazione, anzi,  si  sostiene che Gesù
fosse praticamente a favore delle donne in ogni aspetto della vita.

Gesù,  vissuto in Palestina duemila anni  fa,  che noi
cristiani  riconosciamo  come  Signore  e  Salvatore,
viene ritenuto come modello da “imitare” per quanto
più possibile. Gesù è per la promozione della parità
delle donne con gli uomini, una persona che difende le
donne e il  loro trattamento soprattutto come esseri
umane, nonostante tutto questo fosse in contrasto con
la cultura sociale del momento storico in cui visse.

Alla dimostrazione di tale tesi, si può affermare senza dubbio che Gesù non ha
mai detto o fatto qualcosa che possa portarci a pensare che le donne debbano
subire un trattamento diverso in quanto inferiori agli uomini, ma al contrario, egli
ha detto e fatto cose che stanno ad indicarci del suo pensiero di parità, violando

https://www.veritadellabibbia.it/gesu-e-le-donne/


quindi volontariamente gli usi e la mentalità sociale del tempo in cui visse.

Questa tesi può essere documentata attraverso la semplice lettura dei quattro
Vangeli. In realtà, Gesù si rivolgeva chiaramente e soprattutto alle classi di
“esseri  inferiori”,  come  i  poveri,  gli  storpi,  i  peccatori  –  e  donne  –
diffondendo il messaggio di libertà e uguaglianza nel Regno di Dio. Ma ci
sono due fattori qui che vanno spiegati: la condizione delle donne in Palestina al
tempo di  Gesù e la natura dei  Vangeli.  Entrambi devono essere analizzati  in
dettaglio, particolarmente il primo.

La situazione delle donne in Palestina
La situazione delle donne in Palestina al tempo di Gesù era decisamente quella di
subordinazione agli uomini, di esseri inferiori. Nonostante il fatto che vi siano
state diverse eroine registrate nelle Scritture, secondo i rabbini del tempo – e per
molto  tempo dopo –  le  donne non avevano il  diritto  di  studiare  le  Scritture
(Torah). Un rabbino del primo secolo, Eliezer, pone il punto forte:

“Piuttosto che affidare la Torah ad una donna, essa andrebbe bruciata… Chi
insegna a sua figlia la Torah è come se le insegnasse la lascivia.”

Nell’area della preghiera, di vitale importanza, le donne sono state così poco
considerate,  tanto che non sono stati  dati  loro nemmeno gli  obblighi dati  gli
uomini, tanto poco importava della loro salvezza. Per esempio, le donne, insieme
con i bambini e gli schiavi, non erano obbligate a recitare la preghiera del mattino
(Shema), né preghiere ai pasti. In realtà, il Talmud afferma:

“Che venga una maledizione sull’uomo che ha bisogno che sua moglie o i suoi
figli chiedano grazia per lui…”

Inoltre, nella preghiera quotidiana degli ebrei c’è un triplice ringraziamento:

“Sia lodato Dio, che non mi ha creato un gentile; sia lodato Dio, che non mi ha
creato donna; sia lodato Dio, che non mi ha creato un uomo ignorante.”

È stata ovviamente una versione di questa preghiera rabbinica che Paolo discute
nella sua lettera ai Galati:



“Non vi è né Ebreo né greco, non c’è né schiavo né libero, non c’è più uomo né
donna, poiché tutti voi siete uno in Cristo Gesù”.

Le donne sono anche ampiamente limitate nella preghiera pubblica. Non è stato
(e non è) nemmeno possibile per loro di essere considerate per il raggiungimento
del numero necessario per il quorum per formare una congregazione comunale
per il culto – in quanto erano ancora considerate al dei bambini e degli schiavi
(c’è un interessante parallelo nel corrente canone 93 del Codex Iuris Canonici,
che raggruppa le  donne sposate,  i  minori,  e  le  folle).  Nel  grande tempio  di
Gerusalemme, esse sono limitate ad una parte esterna, la “corte delle donne”,
situata molto dietro rispetto a quella degli uomini. Nelle sinagoghe, le donne sono
state anche separate dagli uomini, e, ovviamente, essi non sono stati autorizzati a
leggere ad alta voce per farle ascoltare. Lo stesso vale ancora nelle sinagoghe di
oggi – cannon 1262 del CJC afferma anche che “in chiesa, le donne devono essere
separate dagli uomini.”.
Oltre alla disabilità del le donne nelle aree di preghiera e di culto, esse erano
emarginate anche a livello sociale nella vita di tutti i giorni. Uno studioso della Di
Scrittura, Pietro Ketter, scrive:

“Un rabbino considera il parlare con una donna in pubblico come un atto di
perdita della sua dignità, come peraltro positivamente malfamato. I Proverbi dei
Padri contengono l’insegnamento che recita: “Parla poco con la donna.”

Dal momento in cui quì si intende la propria moglie, come si applica questo alle
mogli degli altri? I saggi dicono:

“Chi parla molto con una donna si  attira verso di sé disgrazia,  trascura la
Legge, e, infine, guadagna l’inferno…”.

Se questo si applicasse semplicemente alle mogli degli altri, potrebbe significare
un invito ad evitare situazioni che porterebbero poi all’adulterio o soltanto alle
male lingue, ma siccome questo insegnamento si  applica a qualunque tipo di
donna, la moglie, la sorella, la figlia, la motivazione può essere solo ricercata
nell’arroganza maschile di superiorità. Questo insegnamento mette in guardia gli
uomini allo stesso modo in cui li mette in guardia dalle cattive compagnie, ciò
significa  che  stare  accanto  alla  donna  non  è  salutare.  In  aggiunta,  salvo  in



rarissimi  casi,  le  donne non sono stati  ammesse a  testimoniare nei  tribunali
ebraici. Alcuni filosofi, come ad esempio anche Philo, un contemporaneo di Gesù,
sostengono che le donne non dovrebbero lasciare le loro famiglie, ad eccezione di
quando vanno nelle sinagoghe, e che le ragazze non dovrebbero mai varcare la
soglia  di  casa  che separa  la  zona dei  maschi  da  quella  delle  femmine della
famiglia.”

In  generale,  questo  l’atteggiamento  verso  le  donne  è  stato  legalizzato  dalle
istituzioni. Nella stragrande maggioranza dei casi, la funzione delle donne è stata
sempre quella di fare figli e allevarli; le donne sono state quasi sempre sotto la
tutela di un uomo, o del padre o del marito, e se vedova, del fratello del marito
defunto. La poligamia – nel senso di avere più mogli, ma non nel senso di avere
più mariti – era legale tra ebrei al tempo di Gesù. Alle donne in Palestina non è
stato mai dato il permesso di ripudiare le loro mariti, ma il contrario era legale.

I proverbi rabbinici insegnano anche l’atteggiamento che bisogna avere verso le
donne:

Il bene regna sulle famiglie i cui figli sono di sesso maschile, ma nessun bene
regna su quelle i cui figli sono di sesso femminile… Alla nascita di un ragazzo
tutti sono lieti e felici, ma alla nascita di una ragazza sono tutti tristi… Quando
nasce un bambino, la pace viene al mondo, quando nasce una bambina, non ne
viene nulla di buono… Anche la più virtuoso delle donne è una strega… I nostri
maestri dissero: “Quattro qualità sono presenti nelle donne: sono avide del loro
cibo, tendenti ai pettegolezzi, pigre e gelose”.

La condizione delle donne nel giudaismo palestinese è stata quindi desolante.

La natura dei Vangeli
I Vangeli, ovviamente, non descrivono i fatti di vita e la cultura ai tempi di Gesù di
Nazareth, come le si potrebbero trovare nei libri di attualità oggigiorno o nelle
biografie critiche antiche. Piuttosto, essi sono quattro diverse dichiarazioni della
comunità primitiva sulla vita, predicazione, morte e resurrezione del Messia, il
Signore e Salvatore del mondo. Essi vengono da una grande varietà di fonti,
scritte e orali, scritte in un periodo di tempo molto lontano sia per tempo che per
usi e costumi, e in base al alle esigenze di evangelizzazione del momento in cui si
trovarono a vivere. Dato che gli scrittori del Vangelo non erano dei critici storici



del  Ventesimo secolo,  non  hanno  posto  particolare  attenzione,  né  sono  stati
interessati a vagliare tutti i propri pregiudizi culturali e le ipotesi, infatti, è certo
che non erano nemmeno consapevoli di cosa fosse il “fattore culturale”.

Questa  critica  moderna,  naturalmente,  non  giudica  il  carattere  storico  e  la
veridicità dei Vangeli,  ma si  limita a descrivere il  tipo di  documenti  nel  loro
contesto storico per meglio capirli.  Il  suo valore spirituale sta nel fatto che i
cristiani moderni sono aiutati a conoscere molto più precisamente ciò che Gesù
volesse dire  con alcune sue dichiarazioni  e  sue azioni  segnalate  dalle  prime
comunità cristiane. Con questa nuova conoscenza della natura dei Vangeli, è più
facile  fare  distinzione  fondamentale  tra  le  verità  religiosa  che  deve  essere
trasmessa e gli usi espressi nel Vangelo.

Quanto Gesù ha detto o fatto ci arriva solo attraverso la lente dei primi cristiani.
Se non ci fosse alcun significato religioso particolare in un determinato uso o
tradizione culturale, ci si aspetterebbe che questo sia riflettuto anche in Gesù.
Invece ciò non accade, in quanto Gesù non mostra avere questi usi del tempo,
infatti  li  contrasta  eliminando tutte  le  tradizioni,  le  distinzioni  gerarchiche e
sessuali tra gli uomini. Il fatto che la stragrande maggioranza di persone avessero
un  atteggiamento  negativo  nei  confronti  delle  donne  in  Palestina  non  è
giustificato  né  riportato  come  insegnamento  dalla  comunità  cristiana  primitiva.

Donne discepole di Gesù

Gesù e le discepole



Una delle prime cose notate nei vangeli riguardo l’atteggiamento positivo di Gesù
nei confronti delle donne è che Egli ha insegnato loro il Vangelo, il significato
delle Scritture e le verità religiose in generale. Quando viene ricordato che nel
giudaismo è ritenuto improprio, e anche osceno, insegnare le Scritture alle donne,
l’azione di Gesù rappresenta una straordinaria e deliberata decisione di rompere
l’odiosa tradizione contro di loro. Inoltre, le donne divennero discepoli di Gesù,
non solo nel senso di apprendimento, ma anche nel senso di seguirlo nei suoi
viaggi  e  ministero.  Un  certo  numero  di  donne,  sposate  e  non,  sono  state
regolarmente seguaci di Gesù. In Luca 8:1-3, molte sono menzionate nella stessa
frase con i Dodici:

In seguito egli se ne andava per città e villaggi, predicando e annunziando la
buona notizia del regno di Dio. Con lui vi erano i dodici e alcune donne che erano
state guarite da spiriti maligni e da malattie: Maria, detta Maddalena, dalla quale
erano usciti sette demoni; Giovanna, moglie di Cuza, l’amministratore di Erode;
Susanna e molte altre che assistevano Gesù e i dodici con i loro beni.

Il significato di questo fenomeno delle donne a seguito di Gesù, che apprendevano
e facevano ministero per lui, può essere adeguatamente apprezzato quando ci si
rende  conto  che,  non solo  non sono  state  le  donne a  leggere  o  studiare  le
Scritture precedentemente, ma in casi particolari esse hanno lasciato anche le
loro famiglie, sia come figlia, come moglie, o membro di un harem.

Non c’è solo la resurrezione di Gesù nei Vangeli. Ci sono altri tre racconti di
resurrezione operate da Gesù e tutti  coinvolgono direttamente una donna. La
prima è la risurrezione della figlia di Iario (Mt 9:18; Mc 5:22; Lc. 8:41). Una
seconda resurrezione è quella operata da Gesù sull’unico figlio della vedova di
Nain: “Il Signore, vedutala, ebbe pietà di lei e le disse: «Non piangere!».” (Lc.
7:13) La terza risurrezione eseguita da Gesù è stata quella di Lazzaro, su richiesta
delle sue sorelle Marta e Maria (Gv. 11:43-44). Furono proprio le due sorelle che
mandarono a chiamare Gesù a causa della malattia di Lazzaro. Ma quando Gesù
arrivò, Lazzaro era morto da quattro giorni. Marta invocò Gesù e lo supplicò per
la resurrezione del fratello defunto: “Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello
non sarebbe morto. E anche ora so che qualunque cosa si chiede a Dio, Dio la
darà”. Successivamente, Maria venne a Gesù e disse lo stesso. Quando Gesù la
vide piangere le disse:”Dove avete posto il corpo?” Risposero: “Signore, vieni e
vedi”. Gesù scoppiò in un pianto e Lazzaro resuscitò.

https://www.bibleserver.com/NRS/Luca8
https://www.bibleserver.com/NRS/Matteo9
https://www.bibleserver.com/NRS/Marco5


Quindi Gesù ridiede la vita ad una donna e resuscitò due uomini sempre perché
delle donne glie lo avevano chiesto.

Ci sono due ulteriori dettagli che dovrebbero essere noti in questi tre storie di
risurrezione. Un primo dettaglio è che solo nel caso della figlia di Giairo Gesù ha
toccato il corpo – il quale doveva essere considerato impuro, secondo le leggi. Nel
caso dei due uomini, Gesù non li ha toccati, ma semplicemente disse, “Giovane
uomo, io dico a te, risorgi”, o “Lazzaro, vieni fuori”. Bisogna almeno chiedersi il
motivo per cui Gesù ha scelto di violare le leggi di purità rituale, al fine di aiutare
una donna, ma non un uomo. Il secondo dettaglio è in Gesù, dopo il colloquio con
Marta ha invocato per la risurrezione di Lazzaro. Gesù stesso ha dichiarato di
essere la risurrezione, ( “Io sono la risurrezione e la vita.”), l’unica volta che ha
fatto in modo che sono registrati nei Vangeli. Gesù, in questo caso, ha rivelato
l’evento centrale,  il  messaggio centrale  del  Vangelo  –  la  risurrezione,  la  sua
risurrezione, il suo essere la risurrezione – per una donna.

Il secondo dettaglio sta nella conversazione di Gesù con Maria dopo che lei lo
supplicò per la resurrezione di Lazzaro. Gesù dichiara di essere egli stesso “la
Resurrezione” (“Sono la Resurrezione e la Vita”) e questo è l’unico episodio nei
Vangeli nel quale lo dichiara. Gesù qui rivela ad una donna l’evento centrale e
fondamentale del Vangelo, la Sua Resurrezione.

Le donne come oggetti sessuali

Gesù e l’adultera



Ci sono, naturalmente, numerose occasioni descritte nei Vangeli in cui le donne
sono trattate dagli uomini come esseri e cittadini di seconda classe. Ci sono anche
situazioni in cui le donne sono state trattate non come persone ma addirittura
come oggetti  sessuali,  e ci  si  aspettava che Gesù avrebbe fatto lo stesso. Le
aspettative sono state però del tutto deluse. Una di queste occasioni si è verificata
quando Gesù è stato invitato a cena a casa di un fariseo scettico, Simeone, (Lc
7:36 ss.) e di una donna dalla cattiva reputazione che, appena entrò Gesù, gli lavò
i piedi delle sue lacrime e glie li asciugò con i suoi capelli. Ma il fariseo la vedeva
soltanto  come  oggetto  di  desiderio  sessuale:”Il  fariseo…  disse  a  se  stesso,
«Costui, se fosse profeta, saprebbe che donna è questa che lo tocca; perché è una
peccatrice». Ma Gesù deliberatamente respinse questo approccio per la donna
come oggetto sessuale rimproverando il fariseo. Disse: «Simone, ho qualcosa da
dirti». Ed egli: «Maestro, di’ pure». «Un creditore aveva due debitori; l’uno gli
doveva cinquecento denari  e  l’altro  cinquanta.  E poiché non avevano di  che
pagare condonò il debito a tutti e due. Chi di loro dunque lo amerà di più?».
Simone rispose: «Ritengo sia colui al quale ha condonato di più». Gesù gli disse:
«Hai giudicato rettamente». E, voltatosi verso la donna, disse a Simone: «Vedi
questa donna? Io sono entrato in casa tua, e tu non mi hai dato dell’acqua per i
piedi; ma lei mi ha rigato i piedi di lacrime e li ha asciugati con i suoi capelli. Tu
non mi hai dato un bacio; ma lei, da quando sono entrato, non ha smesso di
baciarmi i piedi. Tu non mi hai versato l’olio sul capo; ma lei mi ha cosparso di
profumo i piedi. Perciò, io ti dico: i suoi molti peccati le sono perdonati, perché ha
molto amato; ma colui a cui poco è perdonato, poco ama». Poi disse alla donna: «I
tuoi peccati sono perdonati». Quelli che erano a tavola con lui, cominciarono a
dire in loro stessi: «Chi è costui che perdona anche i peccati?» Ma egli disse alla
donna: «La tua fede ti ha salvata; va’ in pace».

Gesù quindi, qui trasgredisce anche l’usanza di parlare alle donne in pubblico, a
maggior ragione che qui si parla di una peccatrice, di una prostituta.

Una situazione simile si è verificata quando gli scribi e i farisei avevano colto in
fragrante in donna adultera. La legge mosaica diceva che tali donne andavano
lapidate (Deut. 22: 22). I farisei volevano vedere se Gesù avrebbe infranto quindi
la legge mosaica e lo volevano mettere alla prova. In realtà se Gesù avesse detto
“Sì” per la lapidazione, egli avrebbe violato il diritto romano, che limitava la pena
capitale, e se avesse detto “No,” sarebbe stato in contrasto con legge mosaica.
Gesù,  ovviamente,  sfugge  alle  loro  insidie  e  si  rivolge  direttamente  agli

https://www.bibleserver.com/NRS/Luca7
https://www.bibleserver.com/NRS/Luca7


accusatori: “Se c’è tra voi uno che non ha peccato, sia il primo a lanciare una
pietra contro di lei!” (Giovanni 8:7). E accusati dalla loro coscienza, uscirono a
uno a uno, cominciando dai più vecchi fino agli ultimi; e Gesù fu lasciato solo con
la donna che stava là in mezzo. Gesù le disse: «Neppure io ti condanno; va’ e non
peccare più». Con il suo atteggiamento Gesù quindi, non approva il peccato, lo
condanna, ma ciò che non condanna invece è il peccatore, che va perdonato.

Gesù e il sangue impuro della Legge
In tutti e tre i Vangeli sinottici inseriscono al centro il racconto della resurrezione
della figlia Giairo, la storia della guarigione di un donna che era malata di un
flusso di sangue da dodici anni, e quindi ritenuta impura (Mt 9:20; Mc. 5:25; Lc.
8:43).  Ella disse fra sé e sé:  «Se riesco a toccare almeno la sua veste,  sarò
guarita»”. Gesù la guarì per la sua fede. Il senso di degradazione e di contagio
che sono gravate su di lei per dodici anni è stato senza dubbio estremamente
opprimente.  Gesù si  fece  toccare  da  lei,  nessuno lo  avrebbe fatto  perché si
sarebbe lasciato contagiare dalla sua impurità, secondo la legge levitica (Lev.
15:19). Quindi Egli rompe le usanze e le abitudini.

Gesù e la Samaritana
In un’altra occasione, Gesù viola deliberatamente e nuovamente il codice comune
in  materia  di  rapporto  tra  uomini  e  donne.  Si  racconta  della  storia  della
Samaritana al pozzo di Giacobbe (Giovanni 4:5). Gesù attende presso il pozzo al di
fuori del villaggio, mentre i suoi discepoli erano in cerca di cibo. Un Samaritana si
avvicina per attingere acqua. Normalmente, un Ebreo non rivolgerebbe la parola
ad un Samaritano, come ha sottolineato la donna. Ma anche un uomo di norma
non parlare ad una donna in pubblico (quindi questo equivarrebbe a trasgredire la
legge due volte nel caso di un rabbino). Tuttavia, Gesù avviò una conversazione la
donna. La donna è consapevole del fatto di essere sia samaritana che donna, e
l’azione di Gesù è fuori dal comune, infatti lei ha risposto: «Come mai tu che sei
Giudeo chiedi da bere a me, che sono una donna samaritana?». I suoi discepoli
tornando rimasero sorpresi di trovarlo a parlare con una donna, anche se nessuno
di loro ha chiese lui spiegazioni. E’ ovvio che l’atteggiamento di Gesù, serviva per
abolire la disuguaglianza etnica, sessuale e sociale del tempo, dando esempio ai
suoi discepoli.

https://www.bibleserver.com/NRS/Giovanni8
https://www.bibleserver.com/NRS/Matteo9
https://www.bibleserver.com/NRS/Giovanni4


Gesù e la Samaritana

Proprio come quando Gesù si è rivelato a Marta e Maria durante la resurrezione
di Lazzaro, Gesù si rivela qui in uno dei suoi ruoli chiave, il Messia (Giovanni
4:25) ad un donna che immediatamente rese testimonianza agli abitanti di un
villaggio. E ‘interessante notare inoltre che, apparentemente, la testimonianza di
donne hanno un maggior  peso tra  i  Samaritani  che non tra  gli  ebrei.  Molti
Samaritani di quella città cedettero in Lui per la forza della testimonianza della
donna. Sembra che Giovanni, nel suo Vangelo, abbia voluto rafforzare l’idea di
dignità e la considerazione che Gesù aveva per le donne, ponendole sempre in un
primo piano per quanto riguarda l’annuncio della salvezza.

Un’altra osservazione fondamentale va fatta a questa storia. Come la folla dei
samaritani era a piedi per vedere Gesù, Gesù parlava ai suoi discepoli riguardo ai
campi  pronti  per  il  raccolto  e  li  invitava a  raccogliere ciò  che altri  avevano
seminato  .  Stava  chiaramente  parlando  delle  anime  degli  uomini  e  molto
probabilmente  si  riferiva  direttamente  ai  Samaritani.  Ma  sembra  anche  che
l’evangelista Giovanni volesse includere la Samaritana tra i “seminatori”, perché
subito dopo aver raccontato quest’episodio, ha aggiunto: “Molti  Samaritani di
quella città cedettero in lui a motivo della testimonianza resa da quella donna”
(Giovanni 4:39)

https://www.bibleserver.com/NRS/Giovanni4
https://www.bibleserver.com/NRS/Giovanni4
https://www.bibleserver.com/NRS/Giovanni4


Il matrimonio e la dignità delle donne
Una delle più importanti posizioni prese da Gesù riguardo la dignità delle donne è
stata quella sul matrimonio (Mt. 19:1-12). “I discepoli gli dissero: I discepoli gli
dissero:  «Se tale  è  la  situazione dell’uomo rispetto alla  donna,  non conviene
prender moglie». Gesù infatti espresse una visione di parità tra uomo e donna, i
quali hanno diritti e doveri allo stesso modo senza parzialità. Gli ebrei avevano
più mogli (ma non era possibile per le donne avere più mariti), questo era loro
permesso dall’Antico Testamento, ma Gesù abolì anche questa usanza. Gesù non
permise più né la poligamia, né il  divorzio agli  uomini,  e li  portò alla stessa
situazione delle donne. Sia l’uomo che la donna dovevano avere la stessi diritti e
responsabilità  nei  rapporti  l’uno  verso  l’altro  (Mc.10:2;  Mt.  19:3).  Questo
atteggiamento di Gesù è stato uno dei pochi che è stato completamente assimilato
dalla  Chiesa  cristiana,  senza  dubbio  in  parte  perché  è  stata  rafforzata  da
condizioni sociologiche e storiche. Tuttavia, il concetto della parità dei diritti e
delle responsabilità non è stata molto estesa oltre il matrimonio cristiano. Il ruolo
delle  donne  è  sempre  stato  Casa  e  Chiesa,  con  un  ruolo  molto  misero  in
quest’ultima.

La vita intellettuale per le donne

Gesù con Marta e Maria

Tuttavia, Gesù non pensava al ruolo delle donne in termini così ristretti,  non



pensava  dovessero  solo  occuparsi  della  casa.  Gesù  rigettò  direttamente  lo
stereotipo che il giusto posto della donna fosse la casa, durante la visita a casa di
Marta e Maria (Lc. 10:38). Marta aveva il tipico ruolo di donna, (“Ma Marta,
tutta presa dalle faccende domestiche” Lc. 10:40). Maria aveva il tipico ruolo
maschile (“Marta aveva una sorella chiamata Maria, la quale, sedutasi ai piedi di
Gesù, ascoltava la sua parola.” Lc. 10:39). Marta, apparentemente, pensava che
Maria “fosse fuori dal suo posto” avendo scelto il ruolo dell’intellettuale, ma la
risposta di Gesù fu un rifiuto di forzare tutte le donne a quello stereotipo; Egli
trattò Maria come una persona, le cui più alte facoltà sono l’intelletto e lo spirito,
e dimostrò che le era concesso di sedere lì e di ascoltare, che era la cosa più
importante (disse Gesù: “Maria ha scelto la parte buona che non le sarà tolta”
(Luca 10:42).

E ancora, se ci si ricorda della restrizione palestinese sulle donne attraverso lo
studio delle Scritture o l’insegnamento dei rabbini, è difficile immaginare come
Gesù possa essere più chiaro nella sua insistenza sul fatto che le donne fossero
chiamate alla vita spirituale e intellettuale proprio come gli uomini.
C’è almeno un altro esempio raccontato nei Vangeli, quando Gesù pronunciò più o
meno lo stesso messaggio (Lc 11:27). Un giorno, durante la predicazione di Gesù,
una  donna  dalla  folla  apparentemente  e  profondamente  colpita  ,  forse
immaginando come sarebbe stata felice ada avere Gesù come figlio, alzò la voce
per fare un complimento a Gesù tramite sua madre: «Beato il grembo che ti portò
e le mammelle che tu poppasti!». Ma il complimento che lei fa è alquanto riduttivo
sulla figura della donna spirituale e intellettuale,  in quanto era tipico a quel
tempo riferirsi  alle  donne come “allevatrici  di  figli”  e  quindi  il  loro  utero  e
mammelle erano sempre un riferimento, in quanto di vitale importanza per la
riproduzione (purtroppo anche oggi, nella società occidentale, la donna continua
ad essere un oggetto di desiderio). Ma Gesù rispose: «Beati piuttosto quelli che
ascoltano la parola di Dio e la mettono in pratica!»

Riflettendo  su  questo  testo,  è  difficile  immaginare  come  il  principale  punto
potesse essere qualcosa di sostanzialmente diverso da quello esposto. Gesù ha
voluto rimpiazzare l’importanza spirituale e intellettuale di una donna al posto di
quella materiale. E il suo messaggio è ovviamente universale, ma avrebbe potuto
scegliere un uomo per questo esempio, invece ha scelto proprio una donna come
messaggio.

https://www.bibleserver.com/NRS/Luca10
https://www.bibleserver.com/NRS/Luca11


Dio nei panni di una donna
In molti modi, Gesù vuole comunicarci della pari dignità delle donne. Questo suo
sforzo  lo  troviamo,  anche  nella  sua  parabola  della  donna  che  ha  trovato  la
dramma  (Lc.  15:8).  Qui  Gesù  proietta  Dio  nell’immagine  della  donna.  Luca
racconta che il disprezzato esattore fiscale e dei peccatori erano raccolti attorno a
Gesù e,  di  conseguenza,  i  farisei  e  gli  scribi  si  lamentarono.  Gesù,  dunque,
racconta tre parabole in fila, in cui è raffigurato Dio profondamente preoccupato
per ciò che era andato perduto. La prima parabola è quella della pecora smarrita
(Luca 15:1-7) in cui il pastore ha lasciato le novantanove pecore per ritrovare
quella  persa  (Dio  è  il  pastore).  La  seconda parabola  è  quella  della  dramma
perduta in cui una donna ha perso una moneta (la donna è Dio). La terza è quella
del figliol prodigo (il padre è Dio). Gesù non vuole ovviamente ridurre Dio alla
nozione femminile.  In realtà,  sembra che Gesù abbia voluto includere questa
immagine femminile volutamente, di fronte a tutti gli scribi e i farisei, che tra
coloro che, più di tutti, denigravano le donne.
Ci sono stati  alcuni casi della storia cristiana, in cui lo Spirito Santo è stato
associato con un personaggio femminile, per esempio, nella Didascalia Siriana in
cui, parlando di vari uffici nella Chiesa, afferma: “La diaconessa tuttavia dovrebbe
essere onorata da voi come tipo dello Spirito Santo”. Sarebbe interessante fare un
indagine per vedere se queste immagini di Dio, qui presentate da Luca sono state
sempre utilizzate in un modo trinitario, dando in tal modo allo Spirito Santo una
tipologia femminile.

Un risultato negativo dell’investigazione sarebbe sia significante che positivo, a
favore  di  questo  passaggio  sembra  essere  particolarmente  adatto  per
l’interpretazione  trinitaria:  il  figliol  prodigo,  il  padre  è  Dio  il  Padre  (questa
interpretazione è stata in realtà molto comune nella storia cristiana). Dato che
Gesù si identifica, come altrove, nel Buon Pastore, il pastore che va in cerca della
pecorella perduta è Gesù, il Figlio (questa interpretazione standard è riflessa, tra
le altre cose, nella figura che ritrae Lui che porta la pecorella ritrovata sulle sue
spalle). La donna che va in cerca della moneta perduta dovrebbe logicamente
essere metaforicamente lo Spirito Santo. Questa interpretazione è esistita sempre
ma  non  è  stata  mai  considerata.  E  questa  perdita  di  logica  può  essere
sicuramente attribuita alla cultura generale denigratoria delle donne e il ripudio
delle dee pagane, benché il ripudio da parte dei cristiani degli dèi pagani non
risultò nella negazione di una discendenza di Dio al maschile.

https://www.bibleserver.com/NRS/Luca15


Conclusione
Da queste  evidenze  dovrebbe  essere  chiaro  e  lampante  che  Gesù  difendeva
vigorosamente  e  radicalmente  le  donne e  promuoveva  la  loro  pari  dignità  e
uguaglianza in una società maschilista come era quella del suo tempo.


