
Le persecuzioni dei primi cristiani
25 May 2015

I  cristiani  furono  perseguitati  fin  da  quando,  identificati  come  tali,  non
beneficiarono più dello statuto privilegiato dei giudei. La persecuzione, dapprima
circoscritta, locale e sporadica, divenne sistematica alla metà del III secolo.

Per  quale  ragione  perseguitare  i  cristiani  in  un  impero  romano
considerato  “tollerante”  nei  confronti  di  tanti  culti  diversi?

Il comandamento di Gesù «rendete dunque a Cesare quello che è di Cesare e a
Dio  quello  che  è  di  Dio»  sanciva  il  lealismo  politico  dei  cristiani  e  la  loro
sottomissione allo Stato, ma anche la separazione degli ambiti politico e religioso,
mentre  nel  mondo  antico  il  loro  intreccio  era  norma.  Dal  momento  che
professavano un monoteismo esclusivo e rifiutavano il culto degli dèi, i cristiani
venivano considerati cattivi cittadini, pericolosi per la salute dell’impero. Il loro
«ateismo” metteva a rischio il necessario accordo armonioso tra dèi e uomini,
quella pace degli dei che garantiva, mediante la stretta osservanza dei riti dei
culti pubblici, il buon funzionamento del mondo romano. I cristiani erano dunque
sottomessi  ai  governanti,  poiché ogni  potere veniva da Dio — anche quando
venivano perseguitati, pregavano Dio per l’imperatore e i suoi rappresentanti —,
ma rifiutavano il culto imperiale.

https://www.veritadellabibbia.it/le-persecuzioni-dei-primi-cristiani/


In mancanza di una legislazione anticristiana, lo zelo dei governanti era decisivo
nei confronti di quegli adepti che si ostinavano a una “superstizione pericolosa e
irragionevole”; a questo scopo, bastava applicare le leggi dell’epoca repubblicana
sulle religioni nuove e illecite. Si veniva puniti con la morte per il fatto di essere
cristiani,  non già per presunti  delitti.  Questa la disposizione stabilita nel 112
dall’imperatore  Traiano  in  risposta  a  Plinio  il  Giovane,  il  quale,  nominato
governatore della Bitinia (in Asia Minore), aveva registrato in quella regione la
presenza di numerosi cristiani; l’imperatore tuttavia raccomandava di non cercarli
e di non tenere conto delle denunce anonime. I cristiani, puniti per ciò che
erano e  non per  quello  che facevano,  erano  più  vittime dell’odio  nutrito
dell’opinione pubblica — a volte fino al massacro — e dello zelo dei governatori
che non di una volontà politica di repressione.

A Roma, nel 64, in seguito all’incendio che devastò l’Urbe, vennero messi a morte
alcuni cristiani, «perseguiti non tanto per il reato di incendio quanto per quello di
odio contro l’umanità», come scrisse lo storico Tacito intorno al 115-116. Questi
uomini venivano esposti alle fiere, crocifissi o trasformati in torce umane durante
i  ludi  circensi  che si  tenevano nei  giardini  di  Nerone.  Fu probabilmente nel
contesto di questo «supplizio spettacolare» che l’apostolo Pietro venne crocefisso.
Paolo, cittadino romano, portato a Roma dall’Oriente, venne decapitato, previo
processo, nel 66 o 67.

Persecuzioni circoscritte e locali ebbero luogo, durante il II secolo: in Bitinia e ad
Antiochia,  sotto  Traiano  (98-117);  nella  provincia  d’Asia,  sulla  scia  di
manifestazioni popolari, sotto Adriano (117-138); sotto Antonino (138-161), il
cristiano Tolomeo a Roma e il vescovo Policarpo a Smirne vennero condannati
solo per aver ammesso di essere cristiani; una recrudescenza delle persecuzioni si
ebbe sorto il regno dell’imperatore Marco Aurelio (161-185), il quale, nonostante
il coraggio dei martiri davanti alla morte, per i cristiani nutriva solo disprezzo. I
cristiani iniziarono a essere considerati responsabili delle disgrazie dell’epoca,
divenendo quindi le prime potenziali vittime di riti espiatori. Così, il filosofo e
apologeta Giustino venne messo a morte a Roma; a Lione, nel 177, il vecchio
vescovo Fotino e parecchi cristiani morirono in carcere, mentre il diacono della
Chiesa di Vienne, Sanctus, Attalo (nonostante fosse cittadino romano), la schiava
Blandina, l’adolescente Pontico e altri vennero esposti alle fiere nell’anfiteatro
delle Tre Gallie; i loro corpi furono gettati ai cani e quindi bruciati, e le ceneri
gettate nel Rodano; a Pergamo, alcuni cristiani furono torturati e poi bruciati vivi



nell’anfiteatro. Nel 180, per la prima volta nell’Africa del Nord, alcuni membri
cristiani vennero decapitati per la loro fede; a Roma, altri furono condannati ai
lavori forzati nelle miniere della Sardegna. Non mancarono però i governatori che
rimisero in libertà i cristiani, e l’imperatore Commodo amnistiò alcuni confessori
dietro pressioni della sua cerchia, essendo il cristianesimo ormai penetrato in tutti
gli ambienti, compresa la corte.

I cristiani diventavano sempre più numerosi; in ogni città, la Chiesa aveva iniziato
a organizzarsi  con un vescovo al  vertice,  assistito da preti  e  diaconi;  questa
organizzazione, nota alle autorità come al pubblico, poteva essere assimilata a
quella dei collegi, e in quanto tale permetteva di avere luoghi di culto e cimiteri
propri. Le persecuzioni però avevano luogo comunque, alcune contro convertiti,
catecumeni e neobattezzati, nonché contro i loro catechisti, come ad Alessandria
nel 202-203; o a Cartagine, dove vennero arrestati alcuni catecumeni, fra cui due
giovani  donne,  Perpetua  e  Felicita;  giudicati  e  condannati  alle  fiere,  questi
vennero messi a morte il 7 marzo 203 insieme al loro catechista, dopo essere stati
battezzati nel carcere; si rifiutarono di essere vestiti, gli uomini con l’abito dei
sacerdoti di Saturno, le donne con quello delle iniziate di Cerere, perché il loro
martirio non venisse trasformato in un sacrificio ali dèi dell’Africa romana. Le
denunce e la pressione popolare suscitavano continue fiammate di violenza, come
il massacro di cristiani ad Alessandria del 249. I cristiani in pericolo di morte
esaltavano l’ideale del martire come testimonianza assoluta di fede, compimento
della perfezione cristiana per imitazione del Cristo crocifisso, apparente sconfitta
che trascendeva in trionfo.

Durante il III secolo l’impero si trovò alle prese con dure prove (invasioni dei goti,
catastrofi naturali), interpretate come segnali del fatto che la pace degli dèi era
stata turbata; per ristabilirla, l’imperatore Decio ordinò, per il 3 gennaio 250, una
supplica generale: tutti i cittadini (in pratica tutti gli abitanti liberi dell’Impero
post 212) e i loro familiari avrebbero dovuto compiere un atto religioso in onore
degli dèi attraverso l’offerta di incenso, libagioni, sacrificio o consumo di carne
consacrata; vennero rilasciati certificati di sacrificio che certuni acquistarono. A
rigor di termini non si trattò di un editto di persecuzione, e tuttavia la scatenò,
perché mirava a costringere all’abiura coloro che rifiutassero di sottomettervisi o,
in  caso  contrario,  a  condannarli.  Numerosi  cristiani  si  sottomisero
spontaneamente, alcuni abiurarono sotto costrizione, altri, i confessori, sottoposti
a tortura, resistettero; i  martiri vennero condannati a morte. La persecuzione



cessò alla morte di Decio, nel 251, ma ricominciò quando il suo successore ordinò
nuovi sacrifici pubblici per scongiurare una pestilenza, ancora una volta al grido
“I cristiani ai leoni!” della folla ostile. Gli apostati erano stati più numerosi dei
martiri  e  dei  confessori,  soprattutto in Africa.  Evitando il  duplice scoglio del
rigorismo  e  del  lassismo,  Cipriano,  vescovo  di  Cartagine,  preconizzò  una
penitenza proporzionata alla colpa che venne adottata da un concilio africano, in
comunione con il vescovo cli Roma, Cornelio. Venne così definita, per la Chiesa
universale, una disciplina di penitenza e di misericordia.

Nel  257-258,  a  causa  della  situazione  particolarmente  grave,  l’imperatore
Valeriano ordinò una persecuzione generale nei confronti dei cristiani, allo scopo
di  dirottare  su  di  loro  lo  scontento  popolare.  Per  la  prima  volta,  vennero
promulgati due editti che li prendevano esplicitamente ed esclusivamente di mira:

nel 257 furono vietate le riunioni e l’accesso ai cimiteri; vescovi, preti e
diaconi erano costretti al sacrificio, pena l’esilio e la confisca dei beni;
nel 258, venne decretata la condanna a morte per i chierici e le persone di
alto rango.

La  persecuzione  divenne  sanguinosa:  a  Roma furono  decapitati  il  vescovo  e
quattro diaconi; Cipriano e altri vescovi africani, alcuni vescovi spagnoli e Dionigi
di Lutezia subirono la stessa sorte.

Dopo la cattura di Valeriano da parte dei persiani, suo figlio Gallieno, desideroso
di pace civile, diede prova di realismo sospendendo la persecuzione nel 260 e
autorizzando  i  cristiani  a  recuperare  luoghi  di  culto  e  cimiteri.  Sebbene  la
religione cristiana non fosse riconosciuta come legale, per quarant’anni i cristiani
beneficiarono di un periodo di pace che consentì alla Chiesa di svilupparsi sia
pure in modo disomogeneo, a seconda delle regioni. Un’espansione che opportuno
non sopravvalutare e che coinvolse fra il 3 e il 15% della popolazione, più in
Oriente e in Africa che non nelle regioni scarsamente urbanizzate d’Occidente.

A  partire  dal  284,  l’imperatore  Diocleziano  intraprese  la  riorganizzazione
dell’Impero attraverso l’istituzione, nel 293, di un collegio di quattro imperatori
(la Tetrarchia). L’impresa in questione, che presupponeva la rigida coesione nel
contesto della religione tradizionale, ebbe come conseguenza la persecuzione di
tutti coloro che la rifiutavano: toccò ai manichei nel 297 e, a partire dal 303, ai
cristiani. Attraverso quattro editti vennero promulgati divieti e pene via via più



severe: demolizione delle chiese, rogo delle Scritture, destituzione degli ufficiali e
dei  funzionari  cristiani,  seguiti  dall’arresto  dei  capi  delle  Chiese  e,  infine,
dall’obbligo per tutti di sacrificare, pena la morte. L’applicazione di queste misure
variò a seconda delle zone: la persecuzione fu durissima in Oriente fino al 311 (e
anche oltre), brutale in Spagna, in Africa e in Italia fino al 306 e limitata in Gallia,
allora sotto il  dominio dell’imperatore Costanzo,  tollerante se non addirittura
simpatizzante del cristianesimo.

Nel 311 l’imperatore Galerio, accanito persecutore, riconobbe il fallimento di una
persecuzione  che,  per  quanto  cruenta,  non  era  riuscita  a  sradicare  il
cristianesimo.  Realista,  ma  senza  troppi  rimpianti,  decise  di  dar  prova  di
“indulgenza”. Concesse il diritto di essere cristiani e di ricostruire i  luoghi di
riunione, aggiungendo che i cristiani dovranno pregare il loro Dio per la nostra
salute, per quella dello Stato e per la loro. I cristiani non chiedevano altro da tre
secoli: il cristianesimo veniva legalmente riconosciuto.

La decisione, presa a Milano nel 313 dall’imperatore Costantino, personalmente
convertito, e da Licinio, concesse «ai cristiani e a tutti gli altri la libertà di seguire
la religione che ciascuno crede affinché la divinità che sta in cielo, qualunque
essa sia,  a noi e a tutti  i  nostri  sudditi  dia pace e prosperità». La libertà di
religione e di culto veniva così riconosciuta: un’innovazione, questa, di grande
portata. Il martirio cessava di essere, almeno per il momento, la via regia alla
santità;  il  culto  dei  martiri  e  la  venerazione  delle  loro  reliquie  ebbe  nuovo
sviluppo. Vennero elaborate nuove modalità di testimonianza della fede, insieme
ad altre strade per accedere alla perfezione, in particolare l’ascetismo.

Fonti bibliografiche

Storia del cristianesimo a cura di A. Corbin


